Amour et vérité se rencontrent...

Catéchese et liturgie s'embrassent!

Atelier proposé dans le cadre de la
«Grande Assemblée 2013» (28-30 juin 2013),
a I'occasion du 50° anniversaire de la Constitution sur la liturgie

| ¢ PARTIE

Daniel Laliberté,
Directeur du Centre catéchétique de Québec

Avec les nouvelles responsabilités catéchétiques qu'assument les communautés chrétiennes,
de plus en plus de personnes s'interrogent sur les facons de resserrer les liens entre liturgie
et catéchese. Il s'agit donc dans cet atelier d'explorer les fondements théologiques de ces
liens et d'envisager certaines pistes pratiques pour les mettre en ceuvre,

Quelques commentaires au départ. ..

Le titre que les organisateurs du colloque ont donné a
cet atelier est évidemment une adaptation du psaume
85: «Amour et Vérité se rencontrent, justice et paix
s'embrassent». Qu'il soit bien clair d'entrée de jeu qu'il n'y
a aucune association a faire entre l'un et l'autre des termes
de cette strophe psalmique remaniée: la catéchese ne se
tient pas plus du coté de 'amour que la vérité du coté de la
liturgie, ni l'inverse bien sar! S'il y a des liens a faire, par-dela
la métaphore empruntée au psaume, ce sera dans le fait de
chercher, par une meilleure harmonisation entre catéchese
et liturgie, a faire en sorte que la catéchese COMME la
liturgie soient toutes deux des espaces de rencontre
amoureuse du Christ dans la vérité!

Par ailleurs, il importe aussi de préciser que la réflexion que nous ferons dans cet atelier sera
nécessairement partielle. J'ai donné sur ce sujet deux cours d'une quinzaine d’heures chacun
a l'lnstitut de pastorale des Dominicains! Nous aurons tout de méme le temps d'en toucher
I'essentiel, et ce dans les deux volets qu'appelle la question a traiter.

II'y a en effet deux volets a la question qui nous concerne aujourd’hui. D'une part, se pose la
question de la fagon de concevoir la catéchése quand on sait qu'elle fera éventuellement place
a une célébration sacramentelle. Il s'agit donc ici d'aller de la catéchese vers la liturgie. D'autre
part, I'Eglise redécouvre actuellement, de facon plus ou moins balisée, tout le potentiel d'une
catéchése qui s'appuie sur I'événement liturgique. C'est ce qu'on appelle la mystagogie, d'un
mot dont on expliquera l'origine et la signification plus loin. Dans ce cas, donc, il s'agit d'aller
de la liturgie vers la catéchése.

| Enraison de la longueur du texte complet, nous avons choisi d'en répartir la publication sur trois numéros, avec 'accord
de l'auteur: ce numéro vous offre une premiére partie de l'article, dont la suite sera publiée dans les deux prochains
numéros, au printemps et a I'été 2014.

Contact-catéchuménat ¢ hiver 2014

313411 12 3S9YDR1ED)

93D3UD| 9P 912D WO 3I3IMI| D)

T=5=d



Aprés ces quelques réflexions de mise en route, l'atelier proprement dit
s'amorce par un exercice ou les personnes participantes sont placées en duo,
chaque personne jouant un réle particulier. Dans chaque duo, une personne
a la responsabilité d'expliquer la signification du geste symbolique de la triple
immersion baptismale a l'autre personne, alors que cette autre personne
s'est vue donner comme consigne de prendre la position de quelqu'un qui ne
connait presque rien a la foi chrétienne, par exemple un catéchumene en début
de cheminement, ou encore un parent qui se présente pour une rencontre
suite a2 une demande de baptéme de son petit enfant. Cette personne est
alors en mode «pourquoi? », elle ne doit pas gober les réponses toutes faites,
est difficile a satisfaire et rebondit constamment, poussant la personne qui
explique dans ses «derniers retranchements ».

Comme l'ont vite constaté les participants, I'utilité de cet exercice est le
suivant: faire prendre conscience que d'essayer d'expliquer correctement
la signification d'un geste symbolique utilis€é en liturgie a quelque chose
de pratiquement impossible: pour y arriver de facon satisfaisante, il faut,
ultimement, re-parcourir tout le kérygme, car ces gestes ne trouvent sens
que dans la mesure de leur capacité a exprimer la foi chrétienne. lls sont des
«gestes qu'une Parole accompagne», pour reprendre I'expression de Paul
parlant du baptéme (Ep 5,26).

La problématique globale de l'atelier nous
apparait donc ainsi: la liturgie a son langage
propre, un langage qui de toute évidence
n'est pas audible au «tout venant». Non
pas qu'l n'y ait rien a comprendre au
langage liturgique, mais une compréhension
«suffisamment  chrétienne»  requiert
une préparation qui ne soit pas qu'une
bréve explication. Cette préparation sera
essentiellement catéchétique, selon une
approche que notre atelier visera a clarifier.

Pour ce faire, il faudra d'abord apporter
quelques précisions quant a la nature de
la liturgie et a la nature de la catéchese,
avant d'étre capables de voir comment
elles peuvent se rencontrer tout en
étant respectées toutes deux dans leur
spécificité.

Contact-catéchuménat ¢ hiver 2014

93D3UD| 9P 919D SO 3I3IM| D : SN3JN[ 12 SYI1BD)

€o3¢ed



Quelques éléments de définition de la liturgie
Deux adages

Pour mettre en évidence les éléments de la liturgie que je souhaite prendre en compte en
raison de leur conséquence sur la catéchése, j'utiliserai d'abord deux adages qui remontent
a I'époque des Peres de I'Eglise.

* [ex orandi lex credendi

Cette expression est la contraction d'une formulation plus longue attribuée a Prosper
d'Aquitaine (5¢ siecle). Sa traduction littérale est: «La loi de la priére est la loi de
la foi», ce qui n'est pas tres joli en francais! Sa signification générale vise a faire
comprendre que la priere officielle de I'Eglise — donc la liturgie — est par excellence
le lieu de I'expression de ce que croit cette Eglise.

L'une des conséquences de cette affirmation théologique, c'est la prise de conscience
que la participation a la liturgie est toujours forcément un acte ecclésial, ou personne
ne peut confisquer les formulations a ses propres intentions ou son propre avantage,
car les mots et les gestes de la liturgie sont destinés a y exprimer ce que croit 'Eglise
et donc, en principe, ce que croient ceux et celles qui, participant a la liturgie, y
utilisent ces mots et ces gestes.

Nous verrons cependant plus loin que, si la liturgie est lieu d'expression par excellence
de ce que croit I'Eglise, il y a de sérieuses raisons qui font que ce n'est pas le lieu par
excellence pour découvrir ou pour comprendre cette foi.

*  Mens concordet voci

Un autre adage remonte approximativement a la méme époque et est attribué cette
fois a Benoft de Nursie, fondateur de I'Ordre monastique qui prendra éventuellement
son nom (les Bénédictins). En gros, cet adage signifie « Que ton esprit s'accorde
a ta voix». Benoft fait ici référence aux freres qui se présentent a I'Office avec toutes

~____— sortes de dispositions. Il les invite a réciter les psaumes

tels qu'ils sont, avec la conviction que lentement, I'esprit
, entrera dans la priere par le fait de prononcer ces
en liturgie, chacun ne dit | textes saints. Ce qui est frappant de cet adage, c'est que

ce quiil veut mais (.- linvitation ne consiste pas a accorder ses mots a ce que
past L ité A se «glisser” I'on pense, mais bien 2 laisser la priére nous modeler.
st in v . 1 . ”
Z ns la priere de 'Eglise Autrement dit, en liturgie, chacun ne dit pas ce qu'll
a 7

veut mais, encore une fois, est invité a se « glisser» dans
la priere de I'Eglise telle que proposée, prescrite par
le rite.

telle que proposee:
prescr'\te par le rite.

Pourquoi en est-il ainsi? D'une part parce que, nous
l'avons dit, la liturgie est un acte ecclésial, utilisé par
un groupe — I'Eglise — pour exprimer la foi du groupe

— et non les nuances de foi de chacun des participants.

Contact-catéchuménat ¢ hiver 2014

3134N1I| 19 2sYd1eD)

93D3UD| 9P 912D WO 3I3IMI| D)

Po3ed



D'autre part, il s'agit ici de prendre conscience que la liturgie est un acte de langage,
dont l'objectif est de permettre la communication des participants entre eux ainsi
gu'entre l'assemblée et Dieu. Comme tel, la liturgie obéit a certaines régles de la
communication, la plus évidente étant que, pour pouvoir se comprendre entre
participants, ce n'est pas a chacun de définir la signification des mots et des gestes
utilisés. En principe, chacun vient plutét a la liturgie sur la base d'un commun accord
sur la signification de ces mots et de ces gestes et donc en ayant décidé de les utiliser
parce que son esprit s'accorde a la signification de ces mots — mens

concordet voci, et non l'inverse!

A la croisée de ces deux adages,

donc, on peut considérer que

la participation a la liturgie est

toujours un acte qui positionne
ses participants, sans demi-
mesure! Ainsi, quelle que soit
la disposition intérieure de celui
ou celle qui récite le Credo, ses
voisins  qui  I'entendent sont témoins de sa prise
de position: cette personne affirme haut et fort sa foi au Christ ressuscité et son
espérance de ressusciter a son tour pour la vie éternelle. Quelles que soient ses
dispositions, quand elle répond «Béni soit Dieu maintenant et toujours» lors de la
présentation des offrandes, elle affirme a Dieu et aux autres
personnes présentes son désir de s'offrir au Pére comme
le Christ, de «faire cela en mémoire de lui». En fait, ce n'est
pas le fait de répondre qui constitue cette affirmation: la
simple présence dans une assemblée eucharistique est une
prise de position qui constitue une réponse a l'invitation
de Paul a «faire de toute notre vie une offrande au Pere»
(Rm 12,1).

Que conclure de ces premieres réflexions? Déjal'on percoit
que la participation a la liturgie est un engagement: un
engagement du coeur, mais qui n'est pas indépendant d'un
engagement cognitif. «Amour et Vérité se rencontrent
en liturgie, car le dialogue qui s'y déroule suppose que les
personnes qui y sont engagées connaissent le Dieu auquel
elles s'adressent et connaissent également suffisamment les
modes de communication mis en ceuvre pour permettre
ce dialogue.

|a liturgie est un acte de langage

dont 'objectif est de permettre la

icl re
munication des participants ent

o I'assemblée et Dieu.

eux ainst qu entre

Seulement, il y a un hic! Celui-ci tient a la nature méme des

mots et des gestes utilisés pour faire liturgie et qui, a cause
de leur nature méme, constituent une limite a la communication liturgique. Une limite
qui n'est pas infranchissable, loin de 13, mais qui impliquera comme on le verra un
important recours a la catéchese.

Contact-catéchuménat ¢ hiver 2014

3134N1I| 19 2sYd1eD)

93D3UD| 9P 912D WO 3I3IMI| D)

Go3ey



Trois éléments déterminants du «genre littéraire» liturgie

e La plongée dans une atmosphere unique, originale

Ce qui est le plus évident, quand on est introduit dans un espace liturgique, c'est
qu'on se retrouve «ailleurs». Physiquement, géographiquement, cela est vrai par
le fait méme d'entrer dans un lieu configuré spécifiquement pour cela, et qu'on
appelle maintenant fréquemment «lieu de culte», justement pour en désigner la
spécificité: entrer dans une église, c'est déja, en soi, franchir un seuil entre la vie de
la rue et l'espace sacré. Mais cet «ailleurs» de la liturgie peut se manifester méme
dans le lieu le plus ordinaire, par le fait d'y installer une atmosphere, un décorum
particuliers. C'est ainsi qu'on pourra transformer un sous-sol en lieu de célébration
eucharistique a petite échelle, en installant une table ornée d'une nappe entourée
de quelques chaises, en tamisant 'éclairage, en faisant jouer un discret fond musical...
Tel est le «degré zéro» de l'univers liturgique, qui fait que méme une personne non
familiere avec la liturgie chrétienne ressentira spontanément le caractere différent,
sacré, du lieu. Cette atmosphere particuliere est aussi soutenue par d'autres éléments
physiques: fleurs, tableaux, encens, vétements liturgiques, etc.

* Une facon particuliere de s'exprimer

Nous l'avons dit, la liturgie est acte de langage. Et ce langage, il n'est pas que verbal, il
se tient aussi dans le recours aux gestes symboliques.

En ce qui concerne le langage verbal utilisé dans la liturgie, il faut voir qu'il est d'un
genre tout 3 fait particulier. L3, en principe, pas de traité de théologie! A la place, des
textes au ton plutdt évocateur, souvent méme poétiques. Cela est manifeste dans les
chants:

Jésus, qui m’as brilé le cceur au carrefour des Ecritures

Ne permets pas que leur blessure en moi se ferme.

Tourne mes sens a l'intérieur, force mes pas a I'aventure
Pour que le feu de ton bonheur a d’autres prenne.

Voudrait-on changer cela pour chanter un texte plus explicateur? Certes non! NOUS
VOULONS ce type de langage en liturgie!

De méme en est-il des textes des rituels eux-mémes: «Vraiment, il est juste et bon
de te rendre gloire, de t'offrir notre action de grace..»; «Je ne suis pas digne de te
recevoir, mais dis seulement une parole et je serai guéri.» Ou encore, pour lillustrer
par un exemple plus développé, plus précisément une priére apres la communion:

Dans la résurrection du Christ, tu nous as recréés pour la vie éternelle. Par
ton Esprit Saint, multiplie en nous les fruits du Sacrement pascal: fais-nous
prendre des forces neuves a cette nourriture qui apporte le salut; rends-nous
fidéles a tes commandements et nous demeurerons en toi, par Jésus, le Christ,
notre Seigneur.

Et on pourrait en aligner plusieurs, tirées de tous les rituels. Par ces mots, c'est toute

Contact-catéchuménat ¢ hiver 2014

93D3UD| 9P 919D SO 3I3IM| D : SN3JN[ 12 SYI1BD)

Q5a3ey



la foi chrétienne, dans ce qu'elle a de plus essentiel, qui se proclame de toutes les
fagons! C'est ainsi que, a coté du Credo formel — seule exception a la régle car on
s'approche ici du discours doctrinal — la priére eucharistique dit, dans des mots
différents, exactement la méme chose: la foi chrétienne est foi au Dieu Pére, qui
veut nous donner son Esprit, lequel nous est rendu accessible par notre association
alamort et la résurrection du Christ; cet Esprit nous constitue a notre tour comme
Corps / Eglise. N'est-ce pas la un équivalent du Credo qui suit 'homélie? Toutefois,
cela est dit dans un langage tout autre, ou la foi chrétienne n'est pas explicitée
systématiquement mais simplement évoquée. Pourquoi? Parce qu'il ne s'agit pas ici
d'expliquer le contenu de la foi, mais de le rendre présent au cceur de participants
qui appartiennent déja au Christ et qui visent, par cette participation liturgique,
non pas d'abord a mieux comprendre cette foi — méme si cela ne I'exclut pas —
mais a vivre une expérience de communion au Christ et a leurs fréres et sceurs.
Et la sagesse humaine a prouvé que cette expérience est rendue clairement plus
possible par le recours aux divers sens et a un langage qui fait place au «ressenti»:
évocation, poésie, plus qu'explication et enseignement.

* Des gestes «qu'une Parole accompagne »

Par ailleurs, le recours au langage des gestes symboliques constitue 'un des
éléments les plus caractéristiques de la liturgie. On sait qu'en liturgie, un peu
d'eau renvoie a la vie et la mort, un peu de pain renvoie a tout un festin, etc.
C'est dire que, dans ce registre, les objets physiques ne sont pas utilisés pour
eux-mémes, mais bien comme des éléments aptes a évoquer autre chose. Ces
éléments matériels sont des «symboles», d'un mot grec dont I'étymologie la plus
littérale est «jeter ensemble»: le recours a des objets symboliques a pour but de
«mettre ensemble>» un élément physique et une signification que cet objet a le
pouvoir d'évoquer, de représenter. Cela fait donc appel a cette faculté qu'a I'esprit
humain de se représenter mentalement des choses et de créer des associations.
Plus précisément, il s'agit ici d'appeler a la conscience une dimension abstraite de
la vie par la mise en présence d'un élément qui stimule un ou plusieurs sens: pour
évoquer la force, on utilisera de I'huile; pour représenter 'élévation de nos cceurs
vers le ciel, on utilisera la fumée odorante de I'encens, etc.

Cet appel au geste symbolique n'est pas propre a la liturgie: une poignée de main,
. un gdteau danniversaire,

la coupe d'un ruban lors

... le recours au langage des gestes d'une inauguration  sont
symboliques constitue I'un des éléments des actes de ce type. Le
les plus caractéristiques de la liturgie. spécifique de la symbolique

liturgique, c'est que les

——————

symboles utilisés le sont a
une fin précise: ils renvoient toujours a une dimension religieuse; en christianisme,
les symboles liturgiques parlent toujours, d'une facon ou d'une autre, de I'Alliance
entre Dieu et 'hnomme en Jésus Christ.

Nous avons dit que «symbole» signifie littéralement «jeter ensemble». Le
«ensemble » en question renvoie également aux usagers de I'élément symbolique,

Contact-catéchuménat ¢ hiver 2014

2184N1I| 12 9S9YdR1ED)

93D3UD| 9P 912D WO 3I3IMI| D)

1,538



]

utilisés comme symboles ne veuillent pas dire
n'importe quoi, ni non plus que la signification puisse
différer significativement d'une personne a l'autre.

. il faut que les objets et les gestes

plus précisément a la
possibilité ~ quont  ces
usagers de se reconnaitre
mutuellement et de

M communiquer ensemble

—

par le recours a ce symbole. Il est intéressant de savoir que chez les Grecs de jadis,
le mot «symbole» désignait un objet qu'on cassait en deux pieces — ou plus si
nécessaire — données a autant de parties impliquées dans un contrat et qui devaient
pouvoir se reconnaitre méme si elles ne s'étaient jamais rencontrées. La mise bout-a-
bout des morceaux — autrement dit le fait de les «jeter ensemble » — était le moyen
de reconnaltre la Iégitimité de chacun de ses porteurs. Ainsi, utiliser un symbole,
c'est se reconnaftre les uns les autres comme liés par une sorte de contrat, d'alliance
réciproque.

Les actes liturgiques sont donc des actes de langage: ils servent a dire quelque chose.
Soit qu'ils veulent dire quelque chose a Dieu, soit qu'ils sont une facon de se parler
entre personnes réunies par la méme foi. Et souvent, ils seront les deux en méme
temps. C'est que le dialogue avec un étre abstrait, invisible, surtout quand tout un
groupe veut exprimer la méme chose, peut bien slr se faire avec les mots, mais peut
aussi, et avantageusement, recourir a la force du langage symbolique, lequel met en
ceuvre non seulement les oreilles et l'intellect mais, potentiellement, tous les sens, le
corps, I'émotivité, bref la sensibilité sous plusieurs formes.

Or, pour que cette communication puisse

Les actes liturgiques sont donc

s'accompli, cela suppose un certain
nombre de conditions de réussite. Pour
que cela fonctionne, il faut que les objets

des actes de Iangage: et les gestes utilisés comme symboles ne

Is servent a dire quelque chose. veuillent pas dire n'importe quoi, ni non

plus que la signification puisse différer
significativement d'une personne a l'autre.
Je cite souvent cet exemple dans lequel j'ai été impliqué a I'occasion de la préparation
au baptéme de l'un de mes enfants. Nous étions trois couples. Chacun était invité a
nommer sa motivation a faire baptiser. Pour I'un d'entre eux, le baptéme €était une
sorte de «police d'assurances»: si Dieu existe, autant étre «de son bord». Pour un
autre, il y avait une signification de transmission d'une tradition, mais sans référence
a la foi au Christ. Quant a moi, mon épouse et nos parrains, notre cheminement
personnel nous conduisait a faire de ce baptéme une inscription de notre fils dans
I'Alliance au Dieu de Jésus Christ. Comprenons-nous bien:je ne juge ni ne condamne
ici les postures croyantes de ces personnes! Chacun en est ou il en est dans son
cheminement spirituel. Par contre, liturgiquement, il y a probleme: dans les semaines
qui suivraient, chacun des couples utiliserait le rite du baptéme. Autrement dit, trois
groupes de personnes s'apprétaient a utiliser les mémes «mots symboliques>» pour
dire trois significations nettement différentes. Normal? Quand il s'agit de communiquer
oralement, chacun ne peut pas donner le sens qu'il veut aux sons que profere sa
bouche! On ne peut pas sortir d'une piece parfois par la porte, mais parfois par.. la
vache ou parfois par.. les oignons! Il ne s'agit pas de piger dans le répertoire de mots

—_—

Contact-catéchuménat ¢ hiver 2014

3134N1I| 19 2sYd1eD)

93D3UD| 9P 912D WO 3I3IMI| D)

8°3ed



celui que I'on veut, en espérant se faire comprendre. Autrement dit, chacun ne peut
pas donner aux mots le sens que lui veut bien leur donner en l'accordant a ce qu'l
pense, mais doit au contraire choisir, parmi un répertoire de mots dont la signification
a été déterminée par le groupe, celui qui exprime l'idée qu'il porte.

II'en est de méme de tout langage, et donc du langage symbolique. Pour qu'il soit
réellement langage, chacun ne peut pas décider de donner a tel geste symbolique le
sens qu'il veut, mais utilise, parmi des symboles dont le groupe a défini le sens, celui
qui correspond a ce qu'il veut dire. C'est ce que nous avons mis en évidence tout a
I'heure en référant aux deux adages Lex orandi, lex credendi et Mens concordet voci.

La liturgie communique donc au moyen de gestes symboliques, ayant recours a des
objets capables, par ce a quoi ils renvoient, de nous faire passer d'un premier degré —
celui de leur matérialité plate — a un autre degré, celui des réalités spirituelles. Or ces
gestes symboliques destinés a exprimer la foi chrétienne, portent au point de départ
un large potentiel de signification.

Pour cette raison, une personne non initiée a la liturgie n'en est pas pour autant
réduite a n'en rien comprendre. Si tel était le cas, cela voudrait dire que les symboles
ne sont pas de bons symboles. Ainsi, une personne non initiée saisira vaguement,
grace au caractére assez universel des symboles, quelque chose d'une liturgie. Il est
par exemple assez facile de prendre conscience de la dimension sacrée présente
dans une célébration eucharistique: méme si on utilise une table et des aliments, il ne
s'agit pas de faire la cuisine! Le lien avec 'alimentation y est donc patent, ce qui rejoint
un symbolisme assez spontané. Cependant, aucun non-initié ne peut comprendre
que l'eucharistie est repas ou le Fils de Dieu lui-méme se donne a manger et nous
invite a faire de méme — «Voici que je vous envoie comme des agneaux au milieu de
loups» (Lc 10,3) —en mémoire de lui.

II'en va de méme du baptéme: 'eau est un des symboles les plus universels. L'eau,
par exemple, est utilisée dans pratiquement toutes les traditions religieuses. Le

Contact-catéchuménat ¢ hiver 2014

3134N1I| 19 2sYd1eD)

93D3UD| 9P 912D WO 3I3IMI| D)

6°38d



baptéme de Jean, 3 la gestuelle pourtant si proche du baptéme de I'Eglise, n'en
avait pourtant pas la méme signification. Ainsi, qui voit un baptéme saisit aisément
deux choses: il s'agit d'un geste d'intégration au groupe, et il s'agit d'un geste de
purification. Par exemple, jai pu participer récemment a une Veillée pascale en
compagnie d'une musulmane; ses propres catégories religieuses lui permettaient,
moyennant quelques explications, de faire des liens avec des éléments qu'elle
connaissait. Elle a ainsi pu saisir assez aisément que le baptéme signifiait I'entrée
de la personne dans le groupe des chrétiens. Mais elle ne pouvait accéder au
sens de ce méme baptéme comme association du catéchumeéne a la mort et a
la résurrection du Christ.

On voit bien comment, sans catéchése préalable, il est impossible de découvrir
par soi-méme qu'il s'agit d'un rapport intime au Christ mort et ressuscité qui se
joue I3, et donc que lintégration en cause consiste a devenir disciple de Jésus
Christ en étant en lui mort au péché et déja ressuscité avec lui.

Pour faire passer le symbole — eau, pain, alliances... — d'un sens général a un sens
spécifiguement chrétien, il faut la «Parole qui accompagne »: quand le ministre,
immergeant la personne ou lui versant de I'eau sur le front, dit: «Je te baptise au
nom du Pére, du Fils et de I'Esprit», I3, tout a coup, ce n'est plus n'importe quel
geste de purification, c'est un geste d'association au Dieu de Jésus Christ, une
plongée dans la mort et une résurrection avec Lui.

Rappelons-nous cependant notre exercice de départ: ce n'est pas par une
explication des gestes utilisés qu'on arrivera a préparer quelqu'un a vivre avec
sens une célébration liturgique chrétienne, mais par un parcours catéchétique
consistant, initiant réellement au cceur de la foi chrétienne, au kérygme, non pas
comme a une connaissance théorique mais en tant qu'expérience de communion
au Christ.

Conclusion: la liturgie appelle la catéchese

On peut donc conclure que les trois caractéristiques de la liturgie évoquées ci-dessus,
soit:

« ATMOSPHERE propre au lieu liturgique,
* le type de langage utilisé verbalement et
* le recours aux gestes symboliques,

font de la liturgie une activité ecclésiale unique, originale, dans laquelle on ne peut pas
entrer sans une préparation significative, car alors on n'y repérera que quelques éléments
de sacré, sans étre capable d'accéder au sens profond des gestes posés. Cela appelle
donc une préparation particuliere, qui sera le réle d'une autre fonction ecclésiale, la
CATECHESE. Tout en sachant, bien sr; que la meilleure catéchése ne saura constituer
une préparation totale a «recevoir» la liturgie. Ce dont il s'agira, nous le verrons ci-
dessous, c'est de rendre la personne «disponible», autrement dit de rendre le langage
utilisé «audible» par les personnes qui se trouveront plongées en liturgie.

Contact-catéchuménat ¢ hiver 2014

93D3UD| 9P 919D SO 3I3IM| D : SN3JN[ 12 SYI1BD)

0125



