Amour et vérité se rencontrent...

Catéchese et liturgie s'embrassent!

Atelier proposé dans le cadre de la
«Grande Assemblée 2013» (28-30 juin 2013),
a I'occasion du 50° anniversaire de la Constitution sur la liturgie

2eme PARTIE !

Daniel Laliberté,
Directeur du Centre catéchétique de Québec

Avec les nouvelles responsabilités catéchétiques qu'assument les communautés chrétiennes,
de plus en plus de personnes s'interrogent sur les facons de resserrer les liens entre liturgie
et catéchese. Il s'agit donc dans cet atelier d'explorer les fondements théologiques de ces
liens et d'envisager certaines pistes pratiques pour les mettre en ceuvre,

Quelques éléments de définition de la catéchese,
et tout spécialement de la catéchese d’initiation

I n'est pas question dans cette partie de développer une
longue et exhaustive définition de la catéchese. Apres
quelques éléments de base, je mettrai en évidence ce qui
contribue a soutenir notre réflexion sur les rapports entre
catéchese et liturgie.

«ll s'agit de connditre le Christ...» (Ph3)

Un bref passage de Paul nous parle de ce quest
essentiellement I'expérience chrétienne. Les mots qu'il y
emploie s'appliquent fort bien a la catéchese:

Il s'agit de connaitre le Christ, d'éprouver la puissance
de sa résurrection et de communier aux souffrances
de sa passion, en reproduisant en moi sa mort, dans I'espoir de parvenir, moi aussi, a
ressusciter d'entre les morts. Certes, je ne suis pas encore arrivé, je ne suis pas encore
au bout, mais je poursuis ma course pour saisir tout cela, comme j'ai moi-méme été saisi
par le Christ Jésus. (Ph 3,10-12)

Complétons avec un court extrait du Directoire général pour la catéchese (1997), qui exprime
le but ultime de celle-ci:

Le but ultime de la catéchése est de mettre quelqu'un non seulement en contact, mais
en communion intime avec Jésus Christ. (DGC 80)

Ce_que ces deux passages mettent en évidence, c'est que l'expérience chrétienne

| En raison de la longueur du texte complet, nous avons choisi d'en répartir la publication sur trois numéros, avec l'accord
de l'auteur: ce numéro vous offre la seconde partie de l'article, dont la premiere partie a été publiée dans le numéro
précédent du Contact catéchuménat (Hiver 2014, disponible sur le site de OCQ ; la troisieme partie sera publiée dans
le prochain numéro (été 2014).

Contact-catéchuménat ¢ printemps 2014

s|qiuodsip puas Inb uonpiIuLp 95329 BUN 1 DIZUNII| 19 SSAYIDIRD)

T=5ed



—

comme le Christ est iilogé;g‘n
 ciquement absent, cette T=
p?:‘ccgjmmumon \nﬂme ne se ]Ou,‘ee\ fondamentale se situe dans le registre d'une
dans le contact visuel, sensOMEL |1 relation intime avec le Christ. Cette relation
as dan de connaitre le a de quoi remuer au plus profond de I'étre:
Elle gu,ppO.Se is ce que la fol | il sagit d'éprouver les souffrances du Christ
Christ, d'avolr appr &cifiquement| mais aussi la puissance de sa résurrection.
chrétienne propose sP Le désir d'avancer sur ce chemin part d'une
comme fa@on

ler du Dieu - . el
de par expérience inaugurale forte: avoir été saisi
- Ject révéle en
qul ses

: ist.
Jesus Chri par le Christ. Or comme le Christ est

aujourd’hui  physiquement absent, cette
L relation de communion intime ne se joue
pas dans le contact visuel, sensoriel. Elle suppose de connaitre le
Christ, d'avoir appris ce que la foi chrétienne propose spécifiquement comme facon de parler
du Dieu qui s'est révélé en Jésus Christ. Autrement dit, pas d'expérience authentiquement
chrétienne sans la découverte de l'identité de ce Dieu.Voila ce que se propose, en principe
la catéchese: faire découvrir le Dieu de Jésus Christ, d'une facon telle que puisse en résulter
non pas une simple connaissance intellectuelle, mais une authentique communion d'amour.

Professer la foi «a partir du ceeur»

Il convient ici de citer encore le Directoire, dans un passage qui précise ce que vise la
catéchése d'initiation. Cette référence est déterminante, quand on sait que le parcours
d'initiation chrétienne aboutira nécessairement a des célébrations liturgiques, ce qui souleve
explicitement la question des rapports entre catéchese et liturgie.

Cette formation organique est plus qu'un enseignement: elle est un apprentissage
de toute la vie chrétienne, «une initiation chrétienne intégrale» qui permet une vie
authentique a la suite du Christ, centrée sur sa Personne. Il s'agit, en effet, d'éduquer a la
connaissance et a la vie de foi, de sorte que 'lhomme tout entier, dans ses expériences
les plus profondes, se sente fécondé par la Parole de Dieu. Le disciple du Christ sera
ainsi aidé a transformer le vieill homme, a assumer les promesses de son Baptéme et a
professer la foi a partir du «coeur». (DGC 67)

Ce qui est manifeste ici, c'est que la catéchése d'initiation est a des lieux de ce qu'on appelait
il n'y a pas si longtemps encore «linitiation sacramentelle ». On réalise
en effet qu'il ne s'agit pas ici d'initier aux
sacrements ou, pour le dire autrement,
de se préparer pour une célébration
sacramentelle. Ce dont il sagit, c'est
d'apprendre toutes les facettes de la
vie chrétienne, de facon a opter pour le
Christ, a décider de marcher a sa suite.
«Que I'homme tout entier se sente
fécondé par la Parole», cela est du méme
registre que l'expression de Paul: «étre
saisi par le Christ».

organique est plus

quun enseignement. e\l\e e;t é\i?eme,
apprentissage de toqte la vie € ;a\e» iy
«une initiation chrétienne \r\t\e%a A
permet une vie authentique @

: e.
Christ, centree sur sa Personn

Cette formation

Contact-catéchuménat ¢ printemps 2014

P9IED

?

[ 12 35

213N

9/qIuodsIp puaJ Inb uonpniulLp 9s9Y221D2 dUN

€5y



L'objectif de cette initiation est ici formulé ainsi: «professer la foi a partir du cceur». Il est fort
intéressant de constater qu'on réféere ici a un geste liturgique: la profession de foi. Cependant,
on a senti le besoin de préciser: «a partir du cceur» signifie bien que, au moment de poser cet
acte liturgique, au terme du parcours initiatique, il ne devra pas s'agir uniquement d'une formule
apprise par cceur, mais de I'expression orale d'une disposition intérieure a laquelle c'est le Dieu
Pere, Fils et Esprit qui donne forme. Nous rejoignons par la une autre formulation déterminante
du Directoire:

La catéchése est la forme particuliere du ministere de la Parole qui fait mdrir la conversion
initiale, jusqu'a ce qu'elle devienne une profession de foi vivante, explicite et agissante. (DGC
82)
Cette expression, « profession de foi vivante, explicite et agissante », revient a plusieurs reprises
dans le Directoire. Elle fait figure de leitmotiv déterminant quand il s'agit de penser aux objectifs
de l'initiation chrétienne. On y retrouve encore une fois cette association entre le geste liturgique
et la disposition intérieure qu'appelle ce geste afin d'étre posé en Vérité. Les trois qualificatifs
précisent I'expression «a partir du cceur» ; la foi professée doit étre:

* vivante: gu'elle soit source de vie, qu'elle soit 'affirmation de ce qui donne sens a la vie
— la mort résurrection du Christ ;

* explicite: que cette foi soit intégrée d'une facon telle que la personne puisse «rendre
compte de son espérance» (IP 3,15), autrement dit qu'elle soit capable de parler
explicitement de sa foi a quiconque lui demande ce qui la fait vivre ;

e agissante: que cette foi «ait des mains», se traduise en comportements cohérents,
conséquents avec 'amour dont le Christ a fait preuve.

A la lumiére de ces passages, on découvre assez clairement que linitiation chrétienne, si elle se
conclut par des célébrations sacramentelles, n'est pas d'abord orientée vers ces célébrations,
mais bien vers la vie chrétienne qui sera appelée a se déployer par-dela ces moments de passage
que seront les célébrations proprement dites. Cependant, ce qui se déroule dans la célébration,
en tant qu'acte de langage, adressé autant a Dieu qu'aux autres personnes présentes, aura tout
de méme une grande valeur.

«Conduits a célébrer avec fruit en temps opportun les
sacrements» (RICA36)

Le Rituel de ['initiation chrétienne des adultes parle aussi, a sa fagcon, des rapports entre catéchese
et liturgie. Citons en vrac trois extraits, que nous commenterons ensuite.

Cette démarche suppose une préparation; les candidats sont ainsi fortifiés spirituellement
et conduits en temps opportun a recevoir avec fruit les sacrements de I'Eglise. (RICA 36)

La célébration de I'appel décisif termine le temps du catéchuménat au sens strict, et sa longue
formation de l'esprit et du cceur. Auparavant, il est requis, de la part des catéchumenes:

* une conversion de la mentalité et des mceurs, et une pratique de la charité;

* une connaissance suffisante du mystére chrétien et une foi éclairée;

... (RICA 128)

Pour que tout se fasse en Vérité, il faut qu'avant le rite liturgique une délibération sur
I'aptitude des candidats ait été tenue par ceux qui sont a méme d'en traiter...(RICA 132)

Contact-catéchuménat ¢ printemps 2014

3/qIuodsip puaJ Inb uonDRIULP 3S3YDRILD SUN : DIZUN| 19 SSVYIIB)

=5y



La premiere référence parle d'une préparation qui conduise a célébrer «avec fruit en temps
opportun les sacrements». On comprend qu'il ne serait pas opportun de célébrer les
sacrements sans cette préparation, car ils ne sauraient alors porter du fruit. Cette opportunité
se fera jour éventuellement. Quand? Les deux autres références précisent que le temps du
catéchuménat proprement dit, qui sera clos avec la célébration de I'appel décisif, se termine
quand un discernement permet de dire que la personne manifeste notamment — mais pas
seulement — une connaissance suffisante du mystere chrétien. On pourrait objecter que
cette formulation vague ne fournit pas de critéres ou de repéres bien précis. Suffisante pour
quoi au juste? Clest ici qu'intervient le rapport a l'acte liturgique: suffisante pour pouvoir
professer la foi «a partir du cceur» et qu'il s'agisse d'une « profession de foi vivante, explicite
et agissante ».

On pourrait conclure cette section en disant que la catéchése n'a pas d'abord pour but de
préparer des célébrations liturgiques, sacramentelles. La catéchese éduque a la vie chrétienne,
dans toutes ses facettes. Cependant, viendra un temps ou cette vie chrétienne et I'option
pour le Christ quelle appelle, devront s'exprimer aux yeux de la communauté, dans un
geste liturgique. Ainsi la liturgie devient-elle le repére par excellence pour savoir ce que doit
proposer le parcours catéchétique. Et rappelons-nous que le sacrement qui, en principe, clot
le parcourt initiatique, c'est I'eucharistie, par laquelle le fidele affirme vouloir «faire de toute
sa vie une offrande au Christ», faire cela «en mémoire de Lui». Cela dit assez bien que la
catéchése n'a pas d'abord pour mandat de préparer la célébration de la communion, mais
bien de nourrir la communion au Christ par toute la vie, en sachant que cette communion
vitale trouvera son expression autant que sa source dans la célébration eucharistique.

1

' ‘fienne
cette vie chretien
andra un temps oU o
e\ilﬁgpt\on pour le Christ qu'elle ;\:T)‘pnfuname
nt s.exprimer aux yeux delac e
e geste liturgique o Ainsi la liturgie
dans un

r savolr
le repere par atéchétique.
ce que doit proposer

excellence pou
le parcours ¢

—

Contact-catéchuménat ¢ printemps 2014

Q)
‘_i.
(D~
N
o

?

[ 12 35

134N

9/qIuodsIp puaJ Inb uonpniulLp 9s9Y221D2 dUN

Go3eq



De la catéchese vers la liturgie
Rendre DISPONIBLE a la foi qui s’exprime liturgiquement

Depuis le début de cet atelier, nous parlons de liturgie et de catéchese, et nous avons
commencé a entrevoir les rapports qui peuvent se nouer entre eux. Il faut maintenant étre
un peu plus systématique!

A qui ces yeux, & qui cette bouche?

Cette section de l'atelier commencait par un jeu, ou je présentais successivement a
I'écran des bouches ou des paires d'yeux, en demandant aux participants d'essayer d'en
identifier les propriétaires.

Ce que révele ce petit exercice — c'est une évidence - c'est qu'il y a une condition
absolument nécessaire pour étre capable d'identifier le propriétaire d'une bouche ou
d'une paire d'yeux: la familiarité avec cette personne, ou au moins avec son image. Il est
ainsi plus facile d'identifier Céline Dion ou le pape qu'un chanteur nouvellement apparu
sur la scéne publique, a moins d'en étre déja un admirateur!

Q)
)
(D~
N
o
(D~
(0]
M
@)
—
=

Il 'en va un peu de méme de la liturgie: on a vu plus haut? que son langage verbal était
particulier, poétique, évocateur, et que son langage symbolique supposait une préparation
préalable. Autrement dit, pour comprendre «Jésus qui m'as brllé le cceur, etc...» ou pour
comprendre la priére eucharistique, il ne s'agit pas de s'étre fait expliquer les mots de ces textes
poétiques, il s'agit d'étre devenu familier avec les diverses facons d'exprimer, de formuler la foi.
Fréquenter le texte des disciples d'Emmads (Lc 24) prépare merveilleusement a comprendre
«Jésus qui m'as brllé le cceur», mieux qu'aucune explication mot a mot des phrases de la
chanson. On peut dire que c'est en s'imprégnant du cceur de la foi chrétienne — le kérygme
— gu'on devient DISPONIBLE a la liturgie.

134N

La vanité de I'explication des rites

| , P [N
Comme nous l'avons déja dit a quelques
reprises, cette préparation n'a rien a voir

. . tes —

offet d'une explication de; F\jﬁ avec une quelconqu(,e ,explllcatlon des
(.. )lete dune Pergonﬂe quin est rites en jeu dans la célébration. En plus

Pt \ n un S !
3 l'intentio i foi chrétienne de ce que nous en avons dit au tout

pas fam'\\iére, a\/?C e la portée début de notre démarchg, il faut \(oir
peut (.- ) détruire TOULS o que l'effet d'une explication des rites
des Symbo\es\\turg‘q : a l'intention d'une personne qui n'est
pas familiere avec la foi chrétienne
peut constituer la meilleure facon de
détruire toute la portée des symboles liturgiques. De
méme qu'il est tres difficile de se laisser envoUter par une symphonie alors qu'on cherche
a en analyser les mouvements, l'instrumentation et l'interprétation, de méme expliquer un rite,
c'est le situer dans le registre intellectuel, alors que la liturgie, bien qu'intelligente et intelligible,
nous situe précisément sur un autre plan. L'explication aura toutes les chances d'avoir pour
effet de pousser le candidat a se demander: «mais qu'est-ce qu'il a dit, donc, monsieur le
curé, dans notre rencontre ou il a expliqué ce geste?» On va alors avoir tendance a analyser
la démarche, rendant dés lors tres difficile 'ouverture aux autres dimensions vers lesquelles
peut porter la symbolique liturgique.

——

9/qIuodsIp puaJ Inb uonpniulLp 9s9Y221D2 dUN

2 Voir la premiére partie de cet article, publiée dans le numéro précédent du Contact Catéchuménat (hiver 2014).
Contact-catéchuménat ¢ printemps 2014

Q53¢




A mon sens, donc, on s'illusionne complétement quand on pense qu'on comble le décalage
constaté entre le sens chrétien des actes liturgiques et la foi des personnes qui y participeront
en expliquant a I'avance, ou pendant la célébration elle-méme, les gestes rituels. On arrive au
mieux a se convaincre soi-méme qu'ils ont compris quelque chose, mais ce quelque chose
est a une distance encore importante de ce que signifient les gestes liturgiques dans la foi
chrétienne.

L'approche que je propose ne requiert aucune explication des gestes liturgiques.Au contraire,
elle tirera profit du caractére surprenant de ce qui va se passer. On découvrira par la que la
liturgie peut étre catéchétique, non pas en la remplissant d'explications intellectuelles, mais
en la respectant totalement pour ce qu'elle est. Cependant, cela ne fonctionne qu'a certaines
conditions. ..

Rendre DISPONIBLE a la proposition liturgique

Q)
)
(D~
N
o
(D~
(V)]
M
@)
—
=

Nous avons dit plus haut que la liturgie, a cause de sa nature propre, ne permettait pas de
comprendre la foi chrétienne a moins d'étre initié. Et en méme temps, nous tenons que la
liturgie ne peut se comprendre qu'en la vivant. N'y a-t-il pas la un paradoxe! Comment peut-
on a la fois entrer en liturgie en étant déja initié et en méme temps ne pouvoir la comprendre
qu'une fois qu'on y est! Surtout si, comme

213N

on vient de le voir il n'est pas pertinent
d'expliquer les actions symboliques avant la
célébration... Ce paradoxe n'est qu'apparent.

Je considere en effet que la liturgie,
lorsqu’elle est bien mise en ceuvre, a sa

capacité propre de rejoindre la téte, le Car quand on dit qu'il faut «étre initié», il
coeur et l'esprit, mais a une condition: que | ne s'agit pas d'une initiation a la liturgie elle-
la préparation catéchétique ait rendu la méme. On pourrait bien slr parler de la

téte, le cceur et I'esprit DISPONIBLES facon d'apprivoiser le

(...)le concept de « d'\spomb\\\ie;:t.
i\. 'elxpr'\me le fait de suscrteh au 365
dans le cceur que dans \g ’,te\te, o
dispositions de ré‘cept\\/'\te/a; cse(aj e
roposition de la fol expr)me o
?ﬂode unique, original, qu est la liturg

«genre liturgique » endonnant'occasion,desles

parcours de catéchese, de vivre régulierement

de petites célébrations (liturgies de la Parole,
temps de priére et d'intériorité, etc.), ceci pour
apprendre a «se comporter liturgiquement>.
Ce n'est pourtant pas ce qui m'intéresse ici.
Je considere en effet que la liturgie, lorsqu'elle
est bien mise en ceuvre, a sa capacité propre de rejoindre la téte, le
cceur et l'esprit, mais a une condition: que la préparation catéchétique ait rendu la téte,
le cceur et I'esprit DISPONIBLES pour cette proposition en mode liturgique. Or si cette
«disponibilité » ne tient pas dans le fait de connaitre d'avance les gestes liturgiques et d'avoir
appris — un peu artificiellement — leur signification, alors qu'entend-on par [a?

Cette fagon de présenter les choses s'appuie sur ce que nous avons dit de la nature de la
liturgie, a savoir qu'il s'agit d'un mode particulier d’expression, utilisant un langage propre,
déplacant ainsi les personnes présentes dans un espace original, différent de la vie quotidienne.
Voila pourquoi jutilise le concept de «disponibilité »: il exprime le fait de susciter; autant

9/qIuodsIp puaJ Inb uonpniulLp 9s9Y221D2 dUN

13384

Contact-catéchuménat ¢ printemps 2014




|

La liturgie considére donc dzims Ig coeur que dans la t.é.te, ddes ldi?ppsitions Qe

sont capab\es receptivite a cette .proposr.tpn e la fol expmmge

ue les persoi’“"eS <ion sous ce mode unique, original, qu'est la liturgie.

de RELIER telle /??(Pres Pour le dire autrement, susciter cette disponibilité

au kérygme dle]a/CO\imUv consiste en quelque sorte a conduire la personne

3 |a foi déja integree: dans un espace, une «zone, la guider jusqu'a

un seuil a partir duquel la liturgie peut étre
signifiante pour elle.

Q)
‘_|.
(D~
(@)
o

Revenons au jeu «a qui ce nez, a qui cette bouche?!». En un sens, c'est a un jeu de ce
type que la liturgie nous invite. Elle prend pour acquis qu'en voyant «des yeux» ou «une
bouche », tout le «visage» nous viendra a l'esprit! Car, nous I'avons déja dit, la liturgie, bien
qu'elle professe la foi de facon tout a fait orthodoxe, le dit de facon condensée, abrégée,
évocatrice. Elle présente parfois les yeux, parfois le nez, trés rarement tout le visage en méme
temps! Elle prend pour acquis qu'en utilisant telle tournure, avec tel geste, cela sera recu et
compris de facon suffisante par les membres de I'assemblée. La liturgie considére donc que
les personnes sont capables de RELIER telle expression au kérygme déja connu, a la foi déja
intégrée. Par exemple, quand un fidéle entend, lors de la priére de consécration du saint
chréme: «C'est ainsi que David, entrevoyant, sous l'inspiration prophétique, les sacrements
de ta grace, a chanté que cette huile ferait briller de joie notre visage. .. », la liturgie considere
que cet auditeur est capable de relier cette formulation poétique a sa connaissance biblique
selon laquelle plusieurs psaumes sont attribués a David, et méme y entendre résonner
des passages d'un psaume ou l'autre. Quand il entend: M
«Humblement, nous te demandons gqu'en
ayant part au corps et au sang du Christ, elligence etle
dre quelque

?

[ 12 35

213N

, e o éparer lnt
nous soyons rassemblés par I'Esprit Saint Il s'agit de p'r P S anten
r 3 voir etaen

en un seul corps», cela devrait produire cceu _ nté a ce que la
en lui I'écho de sa foi en I'Eglise-Corps du chose qui est Elppa\”.e | est exprimé
Christ dont chaque fidele est un membre, ou persoﬂﬂe connait, mais qul texte
toutes et tous sont reliés par leur réception dans un langage et dans. u/ﬂ ,

du méme Pain de vie. La liturgie présente S-‘gn'\ﬂcat'\\/emeﬂt différents.

«les yeux, le nez ou la bouche», renvoyant
chague membre de I'assemblée a sa mémoire
du visage tout entier.

Notre question, reformulée sur la base de cette comparaison, devient donc: quel type de
démarche précédant la liturgie peut rendre une personne suffisamment familiere avec la foi
au Christ mort et ressuscité pour en reconstituer assez spontanément la figure globale a
partir des «morceaux» qu'en présente la liturgie au fil des célébrations?

Ce qu'il faut prendre en compte, selon moi, c'est que l'opportunité de proposer la liturgie se
fait jour quand la personne concernée a atteint un certain «seuil de préparation suffisante
pour recevoir» la proposition de foi formulée liturgiquement. Toute la question ici est de
savoir ce que représente ce «seuil de préparation suffisante », qu'est-ce qu'entrer trop vite en
liturgie par rapport au fait d'y entrer «en temps opportun. Il s'agit de préparer l'intelligence
et le coeur a voir et a entendre quelque chose qui est apparenté a ce que la personne connatt,

9/qIuodsIp puaJ Inb uonpniulLp 9s9Y221D2 dUN

Contact-catéchuménat ¢ printemps 2014

8°5ed




mais qui est exprimé dans un langage
et dans un contexte significativement
différents. Cest dans cette différence de
«genrex» que se tient la difficulté a entrer
en liturgie. Autrement dit, la personne est
invitée a reconnaitre, a travers la nouveauté
que constitue pour elle la forme liturgique,

—_—

ne estinvitee @
rs la nouveaute

our elle la

(...) laperson
reconnaitre, a ‘gra\/e
que const\tge PO
forme liturgique: |
u'en princ
quii:\;’f geoéf;, ; étab\i” de‘s liens
enire |a foi proc\amée enAhturg\e et
cequelle connait.

pe elle

quelque chose qu'en principe elle connait
déja, a établir des liens entre la foi proclamée
en liturgie et ce qu'elle connait. C'est ce que désigne la «disponibilité»:  une
capacité, nécessitant la mise en éveil des facultés — sens, cceur, intelligence — a recevoir la
liturgie non pas comme un langage opaque et incompréhensible, mais comme une expérience
ou peut étre reconnu quelque chose de ce que la personne porte déja en elle. Ainsi se
présentent donc ici les rapports entre catéchese et liturgie: il s'agit, par la catéchese, de
conduire a un «seuil» a partir duquel les mots de la foi proclamée, professée dans le langage
propre de la liturgie sont «recevables» par la personne catéchisée.

391D

[ 12 35

213N

Nous avons vu comment la liturgie est toujours faite d'une combinaison de trois dimensions:
des paroles (incluant la Parole de Dieu), des objets et des gestes symboliques, ainsi qu'une
ambiance, une atmosphere particuliere générée par des éléments qui font appel aux sens
(musique, lumiére, odeurs...).

Chacune de ces dimensions entre en jeu ici. La Parole de Dieu proclamée de méme que
toutes les prieres et monitions renvoient toujours de fagon assez directe au coeur de la foi
en Jésus Christ. Il en est de méme des gestes et des symboles, mais de facon moins explicite:
on a vu plus haut comment c'est la «parole qui accompagne» qui resserre les liens entre

les gestes symboliqu—\ et la foi. Quant a I'ambiance
installée, elle ne dit pas la foi en
tant que tel, mais elle a pour but

‘atrnosphere, ot
ance, de | P de contribuer a I'expérience de

'ambi .
(...) auplan de l'am lon sait bien en jouer

toute liturgie peut S@ n de type spirituel; communion en  «travaillant>

- <nositions inteneures : sur les dispositions intérieures.
susciter des dispOsitt o grande préparation Or, étrangement, en liturgie,
pas beso\nldb\,ﬂ' & our cela. le plus explicite est le moins
catéchetique p «recevable »! Ainsi, au plan de

I'ambiance, de l'atmosphere,

L toute liturgie peut, si l'on sait bien en

jouer, susciter des dispositions intérieures de type spirituel; pas besoin
d'une grande préparation catéchétique pour cela. Au plan suivant, les objets et les gestes
symboliques arrivent souvent a dire quelque chose qui a rapport avec la dimension spirituelle
de la vie et sont donc partiellement accessibles au tout-venant, bien que ceux-ci ne puissent
en saisir la pleine compréhension chrétienne sans catéchese kérygmatique préalable. Enfin,
nous savons comment les paroles utilisées, qui disent pourtant la foi chrétienne, le font dans
un style qui ne les rend compréhensibles que par une personne qui connait déja le Dieu de
Jésus Christ.

9/qIuodsIp puaJ Inb uonpniulLp 9s9Y221D2 dUN

6°5ed

Contact-catéchuménat ¢ printemps 2014




Tout cela met encore plus clairement en évidence comment la proposition de foi qui se
déploie en mode liturgique n'est «audible» par les participants que dans la mesure de leur
plus ou moins grande familiarité préalable avec la foi proclamée par ces mots et par ces
gestes. Sans cette familiarité, la liturgie, aussi belle puisse-t-elle étre, pourra certes offrir une
certaine ouverture sur le spirituel, mais restera tout de méme trés opaque. On verra bien
quelque chose — un nez, une bouche — mais sans arriver a reconnaftre quelque visage que ce
soit. Et 'on comprend bien maintenant que la préparation requise pour étre apte a recevoir
la proposition liturgique n'a rien a voir avec une explication courte du sens des rites. Pour
reprendre notre image ludique, expliquer les rites un peu avant la célébration — ou pire,
pendant la célébration — ce n'est rien d'autre que de présenter le nez ou la bouche d'un
visage qu'une personne n'a jamais vu.

Les liturgies prescrites conditionnent GLOBALEMENT
le parcours catéchétique

S'agit-il alors de construire la catéchese en découpant la célébration liturgique en petites unités
et en se demandant ce qui doit étre enseigné pour que la personne catéchisée comprenne
chacun de ces morceaux? Surtout pas!

Il faut plutdt voir les choses de fagon globale. Ce qui est en jeu, ce n'est pas la compréhension
parfaite de chaque monition,invocation, proclamation, mais bien une « connaissance suffisante »
du cceur de la foi qui est professé a travers I'ensemble de ces textes et symboles. L'élément
central du programme catéchétique, c'est la découverte du coeur de la foi chrétienne,
puisque, de plusieurs fagons, c'est ce kérygme qui est professé tout au long de la liturgie, par
toute 'assemblée, y compris par ceux et celles qui y participent pour la premiere fois. Toutes
les activités catéchétiques doivent alors former un tout intégré, greffé a cette découverte
progressive du cceur de la foi chrétienne. Selon cette
facon de voir, il ne s'agit pas d'envisager que la liturgie
conditionne une ou deux rencontres catéchétiques
préalables: c'est 'ensemble du parcours catéchétique
qui doit prendre en compte ce qui sera globalement
affirmé, professé dans cette célébration. Limportant,
rappelons-le, c'est de conduire la personne
catéchisée a un seuil d'appropriation personnelle du
mystére chrétien, de telle sorte que, en entendant
ce mystere proclamé liturgiquement, elle puisse en
relier I'expression liturgique a ses apprentissages
catéchétiques.

Un certain nombre de personnes ceuvrant en
catéchése résistent a cette facon de voir les choses, qui
donne l'impression que la catéchése doive se mettre
au service de la liturgie. Pourtant, il n'en est rien. En
fait, quand on y pense bien, en initiation chrétienne ou
un certain nombre de célébrations sont « prescrites
par la démarche, les choses ne peuvent pas étre

Contact-catéchuménat ¢ printemps 2014

Q)
‘_|.
(D~
(@)
o

?

1| 19 95

134N

9/qIuodsIp puaJ Inb uonpniulLp 9s9Y221D2 dUN

015



autrement: telle célébration aura lieu, elle
fait partie de [linitiation; cette célébration
comporte tel et tel élément, qui sont autant
de facons de dire la foi de I'Eglise; or on veut
que les participants y comprennent quelque
chose et y participent avec sens, surtout s'ils
ont a prendre la parole, a professer eux-
mémes cette foi de I'Eglise, comme c'est
notamment le cas dans toutes les célébrations
sacramentelles. Pour cela, il est absolument
nécessaire que le parcours catéchétique fasse
en sorte que cette participation authentique
soit possible.

Rappelons, si cela était encore nécessaire, que
cela ne signifie pas que la catéchese doive
&tre comprise comme conduisant a la liturgie.
Selon les objectifs de [initiation chrétienne,
la catéchese conduit a une «profession de
foi vivante, explicite et agissante». Or les
liturgies, et notamment les liturgies de fin de
parcours, sans étre le but de la catéchése, en
sont cependant les lieux d'attestation symbolique et publique. C'est a ce titre, parce qu'elles
constituent I'expression extérieure de la foi intérieure supposée intégrée par les participants,
que ces liturgies portent en elles les reperes de ce qui doit étre proposé aux personnes en
parcours catéchétiques.

La vanité de chercher a identifier
des contenus propres a chaque sacrement

Concluons cette longue réflexion par une derniére remarque. On me demande parfois s'il
ne serait pas bon de préciser une série d'éléments de contenu de foi qu'il serait pertinent
«d'enseigner» en vue de la célébration de tel ou tel sacrement. Par exemple, un contenu
de foi plus relié a la premiere communion et un autre plus spécifique a la confirmation. On
aura compris des réflexions qui précedent que I'approche que je préconise ne saurait aller
dans ce sens! D'une part, a chaque célébration sacramentelle, c'est toute la foi chrétienne
qui est professée. D'autre part, la foi chrétienne n'est pas une addition de connaissances plus
ou moins lachement reliées les unes aux autres: tout se tient de facon trés serrée autour
du cceur que constitue la mort-résurrection du Christ. Ainsi, il n'y a pas un credo particulier
pour chaque sacrement, c'est le méme a chaque fois. La question de fond n'est-elle pas alors
de savoir ce que cela implique de professer, a chaque célébration eucharistique, la foi qui se
dit dans I'un ou l'autre des Symboles? Tenter de répondre a cette question risque de remettre
sérieusement en cause la pratique de la premiére communion dans I'enfance. Mais nous
n'entrerons pas la-dedans aujourd’hui...

Contact-catéchuménat ¢ printemps 2014

Q)
)
(D~
N
o
(D~
(V)]
M
@)
—
=

213N

9/gIuodsIp puaJ Inb uonpniulp 9s3Y221DD BUN

I 135



