Amour et vérité se rencontrent...

Catéchese et liturgie s'embrassent!

Atelier proposé dans le cadre de la
«Grande Assemblée 2013» (28-30 juin 2013),
a l'occasion du 50° anniversaire de la Constitution sur la liturgie

3eme PARTIE !

Daniel Laliberté,
Directeur du Centre catéchétique de Québec

Avec les nouvelles responsabilités catéchétiques qu'assument les communautés chrétiennes,
de plus en plus de personnes s'interrogent sur les fagcons de resserrer les liens entre liturgie
et catéchése. Il s'agit donc dans cet atelier d'explorer les fondements théologiques de ces
liens et d'envisager certaines pistes pratiques pour les mettre en ceuvre.

De la liturgie vers la catéchese
La mystagogie

Aprés avoir considéré dans un premiertemps la dynamique
qui va de la catéchese vers la liturgie, considérons
maintenant l'autre axe de la réflexion, celui qui ira de la
liturgie vers la catéchése.

«Mystagogie» voila un mot devenu a la mode au fil des
derniéres années. Cependant, comme pour tout terme
qui suscite I'engouement, les réflexions a ce propos ont
tendance a partir dans tous les sens, de sorte qu'on se
retrouve devant toutes sortes de choses. Il faudra donc
faire un peu de « ménage » en commengcant par préciser ce
que n'est pas la mystagogie, pour ensuite en préciser les assises historiques et théologiques?.

| Enraison de la longueur du texte complet, nous avons choisi d'en répartir la publication sur trois numéros, avec 'accord
de l'auteur : ce numéro vous offre la troisiéme et derniére partie de l'article, dont la premiere partie a été publiée
dans le Contact catéchuménat d'hiver 2014 (disponible sur le site de 'OCQ : http://www.officedecatechese.qc.ca/_pdf/
ccat/2014_hiverpdf) et la seconde partie dans le dernier numéro (printemps 2014 : http://www.officedecatechese.
qc.ca/_pdf/ccat/2014_printemps.pdf).

2 En plus d'un exposé théorique dont cet article fait I'objet, I'atelier comportait aussi une section pratique portant
sur la mystagogie, ot I'animateur demandait aux personnes participantes d'amorcer la conception d'une démarche
catéchétique prenant appui sur une célébration sacramentelle, notamment une confirmation d'adultes. Cette partie de
I'atelier ne pouvait pas étre intégrée dans le présent article, mais il est possible de communiquer avec 'auteur par courriel

pour approfondir cette dimension pratique : daniel.laliberte@ecdqg.org.

Contact-catéchuménat ¢ été 2014

: 9134N11| 19 959Yd1eD)

21803D1SAW D] 9p Sduwia] 3|

T>3ed



Pourquoi commencer par «ce que n'est pas» la mystagogie? Parce que I'étymologie du mot
peut préter a diverses interprétations. On reconnalt bien dans ce mot deux racines grecques:
«mysta-» et «-gogie ».

* «Mpysta» comme dans «mystérion>, qui peut désigner de facon générale
le concept de «mystere», mais qui est devenu tres tot le terme technique
désignant ce qu'en latin on a fini par appeler «sacramentum», les
SACREMENTS. C'est ainsi que, par exemple, Jean Chrysostome, utilise ce
sens spécifiquement rituel pour parler de «celui qui va s'approcher des
mysteres sacrés et redoutables» ou encore de la «langue qui touche aux
plus redoutables mysteres ».

* «Agogein», verbe qui désigne essentiellement une marche guidée, comme
dans le terme plus connu « pédagogie ».

A partir de ces deux racines, certains en sont venus a dire que la mystagogie, c'était, dans un
sens trés large, la «marche vers le mystere» ou, dit autrement, «l'entrée dans le mystére»,
s'appuyant ainsi sur une compréhension large de «mystérion». Si 'on définissait ainsi la
mystagogie, cela n‘aurait en fait que tres peu d'intérét, en tout cas peu d'intérét catéchétique.
Bien s(r, la liturgie, mais aussi la priere, la lectio divina, et tant d'autres pratiques, incluant
la catéchése, peuvent étre considérées comme des moyens d'«entrer dans le mystére».
Toutefois, si toute activité chrétienne est «entrée dans le mystere », si tout devient mystagogie
en vertu d'une définition trop large, cela n'a plus rien de spécifique, le concept n'est plus du
tout opératoire, il perd pratiquement tout son intérét.

Or ceux qui ont inventé le concept de mystagogie, il y a plusieurs siecles, n'y référaient
pas dans ce sens large. Pour eux, comme on I'a dit, les «mystéria» en cause, ce n'était pas
de facon globale le «mystere de la foi» mais bien les gestes rituels spécifiques qu'on a fini
plus tard par appeler «sacrements». Ainsi, au sens littéral, « mystagogie» signifie «marche
guidée a travers les mysteres», « marche guidée a travers les sacrements». Pour étre encore
plus précis, en référant a la racine «agogein» dans son sens le plus courant
d'enseignement - comme dans « pédagogie »,
«andragogie », on définira la
mystagogie comme  un
enseignement A PARTIR
des sacrements. Autrement
dit,en mystagogie, plutdt que
d'aller VERS le mystere - ce
qui est aussi quelque chose
de trés intéressant! - on PART
du mystere / sacrement pour
avancer dans la foi.

Contact-catéchuménat ¢ été 2014

: 9134N11| 19 959Yd1eD)

21803D1SAW D] 9p Sduwia] 3|

€384



« Ce que nous avons vu, touché,
entendu c’est le Verbe de vie» (IJn |,1)

Cette phrase de la | lettre de Jean est tres belle. Elle parle de la capacité du croyant a exprimer
I'expérience de foi comme une rencontre avec le Christ-Verbe, une rencontre expérimentée
par les divers sens. Or la liturgie, dans sa nature méme, est une expérience sensorielle: elle fait
appel surtout a la vue et a I'ouie, mais également, dans une moindre mesure, a I'odorat (cierges,
chréme), au go(t (pain et vin) et au toucher (onction, baiser de paix). Il y a donc la un potentiel
évident de communion avec le Verbe de vie, mais ce n'est ni évident, ni automatique. La question
qui se pose ici, c'est: a quelles conditions I'expérience sensorielle de la liturgie pourra-t-elle
——— | étre «vue, toucher, audition duVerbe de Vie»?
Autrement dit, comment une personne engagée
(...) a quelles conditions I'expérience || dans une action liturgique peut-elle reconnaftre
sensorielle de la liturgie dans ce quelle expérimente une relation au
Christ-Verbe?

pourra-t-elle étre «vue, toucher,

audition duVerbe deVie»? La réponse a cette question renvoie d'abord a ce
que nous avons vu dans la section précédente:
pour pouvoir rencontrer le Christ présent dans
la liturgie, il faut d'abord pouvoir le RECONNAITRE 13 ot il se donne a voir, & entendre, a
toucher. Or cela n'est possible qu'a la condition d'avoir appris a le reconnaitre. Pour reprendre
notre image, il faut savoir reconnaftre le visage du Christ dont on voit parfois apparaftre les yeux
ou la bouche, dont on entend subtilement la voix ou le nom Clest le réle de tout le parcours
catéchétique qui précede la célébration que de créer progressivement cette familiarité, que de
rendre DISPONIBLE a 'expression liturgique de la foi. Si cette «mise en disponibilité» n'a pas
lieu, on pourra bien voir, entendre, contempler de bien belles choses, tres bien exécutées. Mais
aura-t-on touché «le Verbe de vie»? On aura eu une «bien belle célébration», comme on
I'entend si fréquemment aprées les premieres communions et confirmations, mais

E—

Quel lien, direz-vous, avec la mystagogie?! Ce sera précisément le réle de cette derniere de
permettre de nommer le Verbe de vie rencontré - ou non - dans la célébration liturgique. Ce que
cela nous fait réaliser déja, c'est qu'il faut absolument considérer les choses de facon globale et
articulée:il y a un lien de continuité directe entre le parcours catéchétique qui précéde la liturgie,
la célébration elle-méme et 'activité mystagogique qui suivra cette célébration. Approfondissons

tout cela, d'abord en voyant d'ou vient cette pratique.

...viendra un temps ou cette vie chrétienne
et I'option pour le Christ qu'elle appelle,
devront s'exprimer aux yeux de la communauté,
dans un geste liturgique. Ainsi la liturgie devient-elle
le repére par excellence pour savoir
ce que doit proposer le parcours catéchétique.

——

Contact-catéchuménat ¢ été 2014

: 9134N11| 19 959Yd1eD)

21803D1SAW D] 9p Sduwia] 3|

Po3ed



Origines et renaissance de la mystagogie
La mystagogie a I'époque patristique

Ce terme est apparu sous la plume de Cyrille de Jérusalem au milieu du 4¢ siecle pour parler
des exposés sur les sacrements qu'il proposait aux néophytes, donc a ceux qui avaient
vécu ces liturgies sacramentelles. Ces homélies de la semaine de Paques - rappelons que
les catéchumeénes étaient baptisés dans la Nuit pascale - ont été regroupées sous le titre de
« catécheses mystagogiques ».

Ecoutons Cyrille s'adressant aux nouveaux disciples:

Je voulais depuis longtemps, enfants Iégitimes et trés désirés de IEglise, vous
entretenir de ces mystéres spirituels et célestes. Mais sachant qu'on se fie bien
plus sGrement aux yeux qu'aux oreilles, jattendais le moment présent pour vous
trouver plus dociles a mes paroles, a la suite de votre expérience, et pour vous guider
vers les prairies plus lumineuses et plus odorantes de ce paradis. D'autre part, vous
8tes devenus capables d'accueillir des mystéres plus divins maintenant qu’on vous
a jugés dignes du baptéme divin et vivifiant. Donc, puisqu'il faut dorénavant dresser
la table pour vous nourrir d'enseignements plus parfaits, allons, je vais vous les
donner avec soin pour que vous sachiez bien ce qui s'est passé en vous le soir de
votre baptéme.

/—\ ll . A
«..sachant qu'on se fie bien plus sGrement aux

Y

yeux qu'aux oreilles, j'attendais le moment présent

u sous 1a o X
pour vous trouver plus dociles a mes paroles, a

Ce terme est appar

: 4rusalem . o _ :
plume de Cyrille d? Jerusa la suite de votre expérience..», dit Cyrille. Il est
au milieu du 4e sigcle pour clair que I'enseignement qu'il s'appréte a donner
arler des eXpOSéS sur \e§ va s'appuyer sur I'expérience de ce que la liturgie
cacrenments qu"l\ prOPOSa\t a donné a voir aux participants. Non pas que la

liturgie ne soit que «vue, puisqu'elle est aussi
«audition». Mais Cyrille sait bien que, dans le
temps du catéchuménat, la catéchese s'est tenue

essentiellement dans le registre de l'audible: on a parlé aux
catéchumeénes. Lors de la célébration des sacrements, ils ont été invités a faire appel a cet
autre sens, la vue, qui leur a suggéré une facon complétement différente, marquée de plusieurs
gestes symboliques, d'accéder au contenu de la foi. Lexpérience vécue a donc pu a la fois faire
comprendre le mystere chrétien de facon neuve, en permettant des «connexions» entre
ce qui fut entendu en catéchése et ce que la liturgie a donné a voir, et a pu aussi suggérer
des facons nouvelles de comprendre la foi chrétienne, en raison de la nature propre de la
liturgie.

auxnéophytes ()

E——

Notons au passage comment Cyrille tire profit de la double signification, en grec, du mot
mystére. Quand il dit: «Je voulais depuis longtemps, enfants légitimes et trés désirés de I'Eglise,
vous entretenir de ces mystéres spirituels et célestes», il joue un peu sur les deux sens. Ce
dont il parlera, c'est de ce qui s'est passé au fil de la célébration ou ils ont vécu I'immersion
et I'onction, puis ont pris place a la table eucharistique. Cependant, a travers cette exposition
des «mysteres - sacrements», il sait bien qu'il présentera le «mystere de la foi, spirituel et
céleste, comme il le précisera plus loin disant: «vous étes devenus capables d'accueillir des
mystéres plus divins.» En grec donc, la double acception du mot «mystere» sert les propos

Contact-catéchuménat ¢ été 2014

: 9134N11| 19 959Yd1eD)

21803D1SAW D] 9p Sduwia] 3|

Go3ey



des Peres mystagogues, qui passent dans la méme prise de parole des mysteres - sacrements
au mystere divin en général. Retenons cependant que cela n'a de sens que dans la mesure ou
«mystagogie » est pris dans son sens spécifique d'une catéchése consécutive a la célébration
sacramentelle et qui s'appuie sur elle.

Ambroise de Milan, quelques années plus tard, dira:

Si nous avions pensé y faire allusion avant le baptéme, alors que vous n'étiez pas
encore initiés, on aurait estimé que c'était de notre part commettre une trahison
plutét que d'enseigner une tradition. D'ailleurs, la lumiére des mystéres pénetre
mieux chez ceux qui ne s'y attendent pas que si une explication quelconque les
avait précédés.

On retrouve ici essentiellement les mémes accents. Ambroise joue d'ailleurs sur la proximité,
plus évidente en latin, entre «tradition» et «trahison». Surtout, il met en évidence ce dont
on a parlé plus haut: expliquer des rites a qui ne les a pas vécus rend moins disponible a la
«saisie» que ces actions symboliques peuvent susciter.

Le motif principal de recours a la mystagogie, c'est donc la conviction que ce type de relecture
«apres l'expérience des yeux» permet un réel approfondissement de ce que la catéchese
d'avant la liturgie avait pu déployer. Cyrille ajoute un autre argument: les néophytes sont
«devenus capables d'accueillir des mystéres plus divins maintenant qu'on (les) a jugés dignes
du baptéme divin et vivifiant.»

2134M1I| 12 3S9Yd2eD)

I n'est pas si surprenant que ce soit a Jérusalem qu'on trouve les traces les plus anciennes de
catéchése mystagogique. La, I'évéque Cyrille pouvait tirer avantage d'une situation privilégiée,
unique: il se trouvait sur les lieux mémes de la mort et de la résurrection puisque la tres
ancienne basilique du Saint-Sépulcre recouvrait déja a cette époque les lieux présumés du
Calvaire et du Tombeau que les femmes ont trouvé vide. Imaginons cette célébration ou
le baptéme se déroulait sur le lieu - présumé - ou était plantée la croix, et ou I'on pouvait

~_——— entendre citer Paul: «Vous tous qui avez €té baptisés,

c'est dans sa mort que vous avez €té baptisés».

)3 l'origine, le concept fje Imaginons ensuite I'onction se déroulant dans cette
'&nystagog'\e» désignait tres partie de I? b{asm\que a,ppelée Anastha,sis, une salle
«n « cet ense'\gnement spéciale dédiée a la résurrection et érigée sur le
clairemen Th <é\ébration en lieu - présumé - du Tombeau. Méme a 1700 ans de
qul SUIVA distance, on arrive a percevoir l'effet, 'empreinte, la

|y avait été & PeTt
S’appuyant sur ce quiy SAISIE que pouvait susciter sur les catéchumenes

célébre, vecu. le rapprochement entre la catéchése antérieure

21803D1SAW D] 9p Sduwia] 3|

— a la célébration, toute centrée sur la mort et la

résurrection du Christ, et la célébration dans ces lieux

si uniques. Cyrille avait donc la conviction qu'une célébration des sacrements de l'initiation

chrétienne dans un tel lieu avait un effet si fort sur ses catéchumenes qu'il fallait profiter de

cet effet pour I'approfondir, le relire apres la célébration. Pas surprenant, donc, que ce soit a
Jérusalem qu'on ait en quelque sorte inventé le concept de mystagogie.

Pour tout cela, a Jérusalem d'abord, mais aussi ailleurs par d'autres grands auteurs, on déploya
cette forme d'enseignement post-pascal, post-sacramentel. On voit donc que, a l'origine,
le concept de «mystagogie» désignait trés clairement cet enseignement qui SUIVAIT la
célébration en s'appuyant sur ce qui y avait été célébré, vécu.

Q53¢

Contact-catéchuménat ¢ été 2014



La «réapparition» de la mystagogie dans le RICA

La pratique de la mystagogie s'est éclipsée avec le catéchuménat, au tournant du 5¢ siecle:
comment en effet faire mystagogie quand la presque totalité des baptisés sont des nouveau-
nés! Fort logiquement, c'est la réapparition du catéchuménat dans la foulée du 2¢ concile du
Vatican qui vit réapparaftre le mot, en attendant que renaisse la pratique elle-méme. Or que
nous dit le rituel de linitiation chrétienne des adultes concernant la mystagogie?

On peut penser que, si la mystagogie est réapparue dans le RICA, c'est fort probablement
parce que les rédacteurs du Rituel ont voulu donner place a une idée forte a I'époque
patristique, soit le fait que la célébration des sacrements de [initiation chrétienne, n'était pas
la fin des apprentissages et qu'il fallait profiter de ce temps qui suivait de prées la célébration
sacramentelle pour aller plus loin dans I'appropriation personnelle du mystere pascal. Or
ce temps qui suivait immédiatement les sacrements, et qui était habité par des temps de
catéchése mystagogique, les Péres de I'Eglise l'appelaient 3 bon escient le «temps de la
mystagogie ». N'est-il pas alors un peu dommage que les notes pastorales du RICA relatives
a la mystagogie, si elles assignent quelques objectifs a cette période, ne le présentent pas
d'abord comme un temps destiné aux CATECHESES mystagogiques.

2134M1I| 12 3S9Yd2eD)

Mais assez parlé de ce qu'il n'y a pas ou devrait y avoir dans notre Rituel, essayons plutét
maintenant de voir a quoi peut ressembler une catéchése mystagogique.

Une pé€dagogie a inventer

et des symboles. De fait, les catécheses ]

mystagogiques dont on aencore le texte consistent en explications

systématiques du déroulement des liturgies d'initiation. Elles constituent d'ailleurs, on s'en
doute, 'une des meilleures sources pour connaftre comment se vivait |a liturgie d'initiation a
I'époque.

D

[ —

Q)

La mystagogie dont on a conservé les traces S

de I'époque des Péres, c'est essentiellement (- ) les Catéchéses Mystagooi -8

des homélies, donc des discours. Cest dont on a €ncore le texte 5 8'qUeS Q

I'évéque lui-méme qui,sachant ce qu'avaient €N explications s Sté COnsistent o)

vu et entendu les néophytes - puisqul déroulement des li%[/ emat,qu.% du S
présidait lui-méme la célébration - leur urgies dlmtlation.

disait ce que signifiait chacun des gestes é

%)

(\f-

Q

0Q

@)

sie)

M

Telles sont les pratiques mystagogiques connues de cette époque: des exposés magistraux
ou un évéque ou son représentant expliquaient eux-mémes, rite apres rite, la signification
des gestes utilisés dans la célébration sacramentelle. Cela ne dit rien sur la possibilité qu'aient
existé d'autres formes d'appropriation de 'expérience liturgique que ces exposés magistraux.
Quoi qu'il en soit des moyens pédagogiques mis en ceuvre dans l'antiquité chrétienne, on ne
fera pas injure a leur mémoire en cherchant aujourd’hui des moyens pédagogiques différents
qui puissent rendre encore plus fructueuse cette relecture.

Contact-catéchuménat ¢ été 2014

1338



Reperes pour la mise en ceuvre de
catécheses mystagogiques

Aprés s'étre donné une définition «opératoire» de la mystagogie comme pratique de
relecture catéchétique d'une célébration liturgique - et surtout sacramentelle, nous nous
intéresserons maintenant davantage a sa mise en ceuvre. Bien concrétement, il s'agit de se
demander: qu'y a-t-il a relire dans une célébration liturgique?

Il faut tout d'abord ne pas perdre de vue qu'il s'agit d'une activité catéchétique, ce qui signifie
que l'objectif de la démarche est de faire en sorte que la personne, en comprenant mieux
la foi chrétienne, creuse lintimité de sa relation au Christ. En conséquence, la relecture a
mettre en ceuvre doit s'intéresser a mettre au jour ce qui contribuera a cette meilleure
compréhension de la foi. Nous avons identifié dans nos réflexions sur la nature de la liturgie
trois dimensions en particulier: I'atmospheére, le langage symbolique et la facon originale de
dire la foi en poésie et en évocation. En congruence avec cela, je propose donc que la
relecture s'intéresse a ces trois plans de relecture de I'expérience liturgique: relire ce qui se
joue dans l'expérience psycho-émotive suscitée par la plongée dans I'atmospheére liturgique;
relire 'expérience vécue par le recours au langage symbolique; relire la rencontre avec le
Christ repéré dans ses diverses expressions textuelles et verbales.

Relire I'expérience « psycho-émotive »

Il importe de s'intéresser aux effets psychologiques et émotifs qu'a suscités la célébration.
Cela n'est pas accessoire: il s'agit d'une porte d'entrée de la relecture. En effet, pour les
néophytes, non seulement ce baptéme était-il leur premier, mais méme la liturgie en général
leur est encore assez étrangére. Et méme si certains d'entre eux sont allés

souvent a la messe, c'était tout de méme la
premiére fois qu'on leur demandait de sy o sycho-
investir, de s'y positionner personnellement Verbaliser cette experience psy e
comme ils ont eu a le faire. lls sont donc  motive, Cest déja nommer «ce q
entrés dans un espace nouveau de la foi emotive: entendu, ce que nous
chrétienne, une dimension spécifique qui a nous avons |& de nos yeux, ce que
ses caractéristiques propres, son langage, son avons contemp = e nos mMains ont
atmosphére, etc. Qui plus est, la célébration nous avons Vu et qu viey (1)n 1.
des sacrements de linitiation chrétienne, par touché duVerbe deVie

nature, confére un statut nouveau et, par I3,
un rapport nouveau a la communauté des L

freres et sceurs. Il y a donc la quelque chose qu'il importe de mettre
au jour: nommer I'expérience que constitue le fait d'étre désormais considéré comme un
membre a part entiere d'une communauté, nommer les effets psychologiques d'avoir a faire
une profession de foi publique au Dieu de Jésus Christ, nommer les émotions ressenties a
I'occasion de cette mise en présence d'un langage symbolique qui, par la beauté, veut donner
acces au Beau par excellence, etc.

2134M1I| 12 3S9Yd2eD)

21803D1SAW D] 9p Sduwia] 3|

Verbaliser cette expérience psycho-émotive, c'est déja nommer « ce que nous avons entendu,
ce gue nous avons contemplé de nos yeux, ce que nous avons vu et que nos mains ont
touché du Verbe de Vie» (I]n I,1). Lanimation d'une catéchese mystagogique devrait viser
a ce que les deux autres plans de relecture ci-dessous puissent s'appuyer sur cette mise en
parole de I'expérience psycho-émotive.

83

Contact-catéchuménat ¢ été 2014



Relire les énoncés de foi dans le registre symbolico-rituel

Parmi ce que la liturgie a de spécifique, on retrouve bien sdr au premier chef le langage
symbolique et rituel, ce langage qui a recours aux gestes symboliques et aux objets pour
exprimer la foi chrétienne. La mystagogie s'intéressera évidemment a ce langage, en cherchant
a faire nommer aux participants la foi chrétienne qu'ils ont percue a travers ces objets, ces
gestes, ces rites.

Rappelons-nous cependant, au risque de nous répéter, que les gestes symboliques, par nature,
ne sont pas univoques. L'eauy, le feu, le pain ne renvoient pas, par leur seule utilisation, a la
spécificité de la foi chrétienne. Autrement dit, pour qu'une personne puisse nommer la foi
chrétienne qui se dit dans ['utilisation de ces gestes, il aura fallu qu'une démarche préalable
ait ancré solidement cette foi dans le cceur et I'ame de la personne qui voit, qui vit ce geste.
Par exemple, pour que le baptéme puisse étre compris, au moment de le vivre, comme
une plongée dans la mort et un retour a la vie avec le Christ, il faut que la démarche qui a
conduit a cette célébration baptismale ait permis a la personne de comprendre que le geste
d'entrée dans I'Eglise sera essentiellement un geste d'adhésion au Christ mort et ressuscité.
Seulement a cette condition - et pourvu que la qualité d'exécution du geste permette de le
ressentir - sera-t-il possible pour la personne de dire, en relecture, que ce geste vécu était
une proclamation symbolique de la foi chrétienne.

2134M1I| 12 3S9Yd2eD)

Autrement dit, il est illusoire de penser a mettre en ceuvre des catéchéses mystagogiques si la
célébration sacramentelle n'a pas été préparée significativement, non pas par une explication
des gestes qui jalonneront la célébration - ce qui est tout a fait stérile - mais par une initiation
chrétienne intégrale, centrée sur le mystére pascal. Ou, pour le prendre a rebours, dans
I'état actuel des choses, la mise en place de catéchéses mystagogiques a selon moi toutes les
chances de révéler au grand jour les lacunes de la catéchese qui précéde la célébration des
sacrements. Certes, les néophytes auront probablement quelque chose a dire de ce qu'ils ont
vu, touché, entendu. Mais sauront-ils dire ce qu'ils ont vu, touché, entendu du Verbe de Vie?

1

(...)ilest ilusoire de penser @ me‘llctzeeS
des catécheses mysta'gog q "
cacramentelle na pas éte
nificativement,

as par uné explication des gestes
" Zu'\ ;Da\onneront la célébration

' 3 fait stérile -
- Ui est tout a fait -
S iation chrétienne intégrale,

le mystére pascal

21803D1SAW D] 9p Sduwia] 3|

en ceuvre de
sila célébration sa
préparee SIg

mais par une init
centrée sur

—
Contact-catéchuménat ¢ été 2014

6538



Relire les énoncés de foi dans les paroles de la liturgie

Fvidemment une démarche mystagogique doit aussi inclure la foi qui se dit dans les mots
eux-mémes: les prieres, les monitions, les textes de la Parole, les textes des chants il s'agira
alors de guider, a travers une démarche accompagnée, pour que soit reformulée la foi qui se
dit dans ce langage spécifique de la liturgie, a savoir le langage évocateur, poétique, qui n'est
pas un traité de théologie mais ou se dit de facon

orandi, lex credendi.

—_ |

f

7

e

———

Contact-catéchuménat « été 2014

éminente la foi de I'Eglise: lex

Voila donc trois dimensions
différentes, complémentaires,
de ce qu'a proposé la liturgie.
Le défi qui se présente a nous
(non seulement dans l'atelier
mais de facon générale dans
nospratiquescatéchétiques),
c'est de faire preuve de
créativité afin de déployer
des démarches qui sauront
permettre que la foi ainsi
exprimée soit nommee.
Bien s(r,quand on donnera
la parole aux participants,
la foi qu'ils nommeront
le sera probablement de
facon un peu gauche. La
qualité d'une catéchese
mystagogique dépendra
de la capacité des
catéchetes a accueillir
ces prises de parole
imparfaites, de les
faire travailler les unes
avec les autres et dy
nommer eux-mémes,
avectouteladélicatesse
requise, leur propre
formulation de la foi

de I'Eglise.

: 9134N11| 19 959Yd1eD)

21803D1SAW D] 9p Sduwia] 3|

01°5d



